
 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 1 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم، بسم الله الرحمن الرحیم و الحمد لله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا رسول الله و آله الطیبین 

ین المعصومین و اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین  الطاهر

و ارحمنا برحمتک یا ارحم الراحمین  اللهم وفقنا و جمیع المشتغلین 

 ای از مباحث را کم کردیم چون خیلی محل احتیاج نبود.عرض شد که عده 

ین را چون یک مقداری ترتیب این کتابها به هم خورده، مرحوم آقای نائینی در کتابشان در این فوائد، در  این بحث دوران امر بین محذور

 ای از مسائل را هم در اینجا متعرض شدند. یعنی تفسیر خاص دیگری. بحث اصول آوردند در آخر جلد سوم، به عنوان تتمیم. و عده آخر 

چون متأسفانه این کتابهای اخیر گاهی طرح مسائلشان پس و پیش دارد، ما فعلا به هر حال چون موردش کم بود، ما متعرض آن نشدیم.  

یختگی داشت جایش را معین میبیشتر با همین کتاب مرحوم استاد بحث را ادامه می  کنیم. دهیم. اگر باقی کتابها هم خیلی به هم ر

این نحوه بحثی که الان می شویم تا  کنیم مثلا در همین جاها در این مباحث مرحوم نائینی آمده که الان ما متعرضش الان نمیو طبیعتا 

 بعد ببینیم مناسبتش..

ین متعرض نشدیم و به اجمالش اکتفا کردیم.  علی ای حال بحث تخییر را در دوران بین محذور

صحبتی را که مطرح کردیم این بود که در باب اصول، که حالا فعلا مراد اصالة الاحتیاط بشویم به تعبیر استاد در باب اصول، به نظر ما 

کند نه با مفروض این است که واقع به های ذهنی خودش، صور علمی خودش تعامل میاش این مسئله است که انسان با آن داده نکته فنی

به واقع نظر ندارد. حالا هدفش حفاظ بر واقع است، هدفش   آن نرسیده، یعنی فرض شک و جهل به واقع و عدم وصول به واقع. و لذا طبیعتا 

ست دائما هدف حفاظ بر واقع  این است که تسهیل امر باشد، آن بحث دیگری است. شاید در خلال بحث آینده روشن بشود. لازم هم نی

 باشد.

اعتبارات قانونی، آن که الان محل کلام علی ای حال یک بحثی را که ما مطرح کردیم کیفیت   به اصطلاح تصویر مباحث اصول در 

 ماست، اصول در اعتبارات قانونی محل بحث ماست. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 2 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

یا واقع است، یا ای از علما در طول در میعرض کردیم که در این جور موارد آنچه که الان از کلمات عده  آید یا مثلا اصالة البرائه مثلا، 

یق است، ظن است، یا واقع است که توضیحاتش را دادیم. یا قطع به نفی عقوبت است که عرض کردیم در شیعه بعد از  ظاهر است، طر

 وحید بهبهانی بیشتر معروف شده و الی آخره.

لکن ما توضیحاتی را عرض کردیم که ممکن است ظن هم نباشد، قطع هم به این معنایی که الان در ذهن آقایان هست نباشد. به معنای  

د.  سیر عقلائیه باشد، سیر مقبوله عقلایی. آنوقت آن نکته فنی این است که اگر ما در جایی به او رسیدیم برای اصل بودن باید یک تصرفی بشو 

دانیم اصل  نشد دیگر خواهی نخواهی اصل نخواهد بود. در همین بحث تخییر الان عرض کردیم اگر ما حکم بکنیم چون نمی  اگر آن تصرف

انجام  دانیم، شما در آنجا به برائت نمیدانیم، اما وجوب به عدم را نمیالزام را می یا این را  بکنید. آن وقت لابدیت عقلی  شود مراجعه 

یم. چون تصرفی نشده. اینها همه واقعیتدهید یا نمیمی هایی است که ما دهید. خب اگر این شد، تخییر این شد، دیگر ما اصل تخییر ندار

یم. ما در این مورد می یا ترک الزام به ترک. این را ما میدار یم به فعل،  دانیم. و در مقام عمل هم بالاخره آن روز که دانیم یا تکلیف الزامی دار

یم که چنین تعبدی بکنیم، کاری انجام بدهیم،  دهیم. این هم مسلم است. دهیم یا نمیآید در آن ساعت یا انجام میمی دیگر چه نیاز دار

یم؛ چون مفروض این   یق به آن ندار یم. جعل حکم واقعی، طر جعل حکم ظاهری بشود، جعل حکم واقعی بشود. هیچ کدامش را ندار

 دانیم. جای علم...است که ما نمی

تخییر عقلی به اصطلاح مرحوم آقای خویی، یا لابدیت عقلیه به اصطلاح ما، اینها هیچ نیازی به اصل  پس بنابراین کسانی که قائل به 

این  میآید  عملی ندارند. آن نکته اساسی ما کی اصالة التخییر قائل بشویم؟ بگوییم که اضافه بر این لابدیت عقلی، عقل می گوید حالا که 

شود  کنید؟ این را تو ترخیص داری یا این را انجام بدهی یا آن را. چون نمیجور است پس تو مرخصی، یا این را انجام بده یا آن را. دقت می

نمی نه آن حرام ترک هر دو بکنیم که. اولا ممکن نیست؛ و بعد هم الزام معلومه،  شود التزام بدهیم به برائت. بگوییم نه این واجب است، 

 شود.شود. التزام به برائت دادن هم نمیدهم. این هم نمیاست، من هم عملا یکی را انجام می

کنم تصویرش روشن شد. در بحث برائت هم همین طور است. ما در بحث برائت این مقدار را قبول علی ای حال کیف ما کان فکر می

چون حکم  گوییم این حکم واصل نیست؛ و اگر واصل نیست منجز نیست.  کردیم که اگر فحص کردیم و به حکم نرسیدیم به اصطلاح می

یع حکم بکند به طرف نرسد، اصلا داعویتی ندارد.  بنفسه داعویت ندارد. داعویت حکم به اصول است. اگر کسی تشر



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 3 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

چون توضیحاتش را کرارا عرض کردیم در باب اعتبارات قانونی دو تا غرض هست؛ غرض ادنی و غرض اقصی؛ غرض اقصی تحقق  

یک شخص برای اینکه این کار را انجام بدهد. مثلا به پسرش   انگیزه و تحر یک به ایجاد داعی و  عمل در خارج است، غرض ادنی آن تحر

یک پیدا  می تحر التزام یعنی الزام عرفی؛ غرض اقصی آوردن نان است، لکن اینکه بچه راه بیافتد و  نان بخر؛ همین مثال عرفی،  گوید برو 

بکند و تحرکی پیدا بکند و داعویتی داشته باشد این غرض ادنی است. این اصطلاحی است در علم اصول. و گفته شده غرض ادنی همیشه 

این کار را در اعتبارات قانونی  هست. اقصی است که مختلف فیه است. غرض ادنی یعنی ایجاد داعی دائما هست. همین که گفت برو 

نه، ممکن است بشود ممکن است نشود. اشکالی اگر هست در آن  یده بشود یا  نان خر ادنی همیشه هست. اما این که  بکن، این غرض 

 غرض اقصی است. اما غرض ادنی نه، همیشه هست. 

شود؟ اگر گفت که مثلا پسرم برود به نان بخرد، به پسر نرسد؛ خب این غرض آن وقت سوال این است؛ این غرض ادنی کی حاصل می

از غرض اقصی. خوب دقت بکنید.  ادنی حاصل نمی باید مترتب بشود. غیر  شود. این غرض ادنی که همیشه در جعل هست، یعنی همیشه 

شود. و آن شود. به پسرش رسید که پدرت گفته برو نان بخر، بله غرض ادنی محقق میشود؟ وقتی واصل میاین غرض ادنی کی مترتب می

گویند داعویت. دیگر حالا به زبان فارسی ایجاد انگیزه؛ مثلا بخواهیم به فارسی بگوییم، ایجاد انگیزه در او بکند.  داعویت؛ اصطلاحا می

 یا داعویت باشد، یا محرکیت باشد و عبارتش مرادش واضح است حالا تعابیرش مختلف باشد.

و پیدا نکردیم، علی تقدیر وجود حکم هم واقعا، پیش بقیة الله)عج( باشد، این واصل نیست. این مفاد برائت   پس بنابراین اگر ما گشتیم 

به اصطلاح ما، این واصل نیست. اگر واصل نشد آثار اعتبارات قانونی ندارد. چون محرکیت ندارد، هیچی ندارد دیگر. نه اینکه در واقع  

 کند، چون واصل نشده. کند، داعویت نمیقع هم هست. لکن محرک نیست، ایجاد انگیزه نمینیست، در وا

و منجز نیست، پس نفی حکم ظاهرا،  سوال این است؛ آیابه همین مقدار خوب دقت بکنید اکتفا بکنیم یا بگوییم حالا که واصل نشده 

شود اصل عملی. خوب دقت بکنید. پس بیاییم بگوییم آقاتو ظاهرا حکم نداری. اگر گفت تو ظاهرا حکم نداری، این ابداع نفس این می

اگر زاید بر آن چیزی آمد می این مقدار سیره عقلا.  شود اصل عملی. معیارها است؛ چون آن مقدار که سیره عقلا بود عدم تنجز است. 

 روشن شد؟ ما به نظر ما خیلی راحت است. فهم معیارها در اصل عملی و غیر اصل عملی خیلی واضح است.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 4 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

تان در باب قوانین برگردید. اگر شما گفتید تکلیف منجز نیست. این منجز نیست به سیره عقلا. شما به ارتکازات عرفی و عقلاییحالا 

ید تا به  خوب دقت بکنید. این اصل عملی نیست، یک سیره است. یک سیره  ای است که در زندگی ما هست. از همین مثال پدر و پسر بگیر

 بالا.

این صورت ذهنی شما، چون منجز نیست، نفی حکم ظاهرا. بگویید حکمی  پس منجز نیست تکلیف. حالا  چون منجز نیست ببینید، 

کنم روشن  کنید. اگر شما به همین عدم تنجز اکتفا کردید، اصل عملی نیست. اگر اضافه بر عدم تنجز انشاء الله فکرمیهم نیست. دقت می

شد. گفتید آقا حکم ظاهرا نیست، حالا که منجز نیست، و لذا دقت بکنید، همیشه من گفتم که آن نکته اساسی این است که باید یک فارقی  

؛ نفی حکم ظاهرا. اگر  خواهیم، حکم نداریکنیم؛ بگو حکم نداری ظاهرا، این هم میباشد. اگر شما گفتید نه ما به منجز نیست اکتفا نمی

کنم خیلی روشن شد. خیلی واضح چه جور بفهمیم اصل عملی است، چه شود اصل عملی. معیارها فکر میگفت نفی حکم ظاهرا می

 جور بفهمیم اصل عملی نیست.

خیلی تنقیح شده؛ حالا به ذهن   انصافا در اصولیین متأخر شیعه  به این معنا  معیار در اصل عملی عرض کردم این مباحث اصل عملی 

 تر کردیم که از آن حالت ابهام و گنگ در بیاید.خودمان هم ما خیلی حدودش را واضح

شود سیره عقلاییه. اگر گفتیم حالا که منجز نیست، خوب دقت بکنید، پس تو حکم نداری  پس اگر ما اکتفا کردیم به عدم تنجز، این می

شود اصل عملی. آیا اصالة البرائه اصل عملی است ظاهرا، برای اینکه خیالش راحت بشود، با آرامش خاطر به تعبیر ما. اگر این را گفتیم می

گویند با حدیث رفع در آوردیم. این تصور  آقایان، آنها مییا نه، این معیارش این است. طبق تصور ما معیارش این است. حالا طبق تصور  

 شود برائت جاری کرد.آقایان. این می

نائینی را خواندیم. گفتیم و عرض کردیم. ایشان می گوید وقتی شما طبق یک تصور دیگر با قبح عقاب بلابیان در آوردیم. کلام مرحوم 

پس ظاهرا حکم نیست. این شد اصل عملی. آن قبح عقاب بلابیان قاعده عقلایی است، گفتید که عقاب نیست، بلا بیان عقاب نیست، 

 یک سیر عقلایی دارد. اما البته ایشان اصل گرفتند. اما به نظر ما قاعده عقلایی است، اصل نیست.

 آید. و آن را مثلا اصل نگرفتیم.آید، برائت شرعی نمیاما اگر شما گفتید که نه فقط ما به قبح عقاب بلابیان، اینجا برائت عقلی می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 5 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

یبا این تصورات را ندارند، این بحثها   این توضیح مبانی اصحاب و توضیح مطلب. البته عرض کردم قدمای ما اهل سنت باجمعهم تقر

اش را حفظ  را مطرح نکردند. به نظر ما خیلی این بحثها باید منقح و روشن و واضح باشد. مخصوصا در اعتبارات قانونی باید آن سیر قانونی

 بکند. 

یم بگوییم حکم ظاهری   عرض کنم خدمتتان که آن وقت ما حرفمان این است که اگر گفتیم منجز نیست، خوب دقت بکنید، نیازی ندار

کند نفی حکم ظاهرا. چون وقتی به  خواهم در ظاهر حکم نیست، نفی حکم ظاهرا. کاری نمیمعذرت مینیست، در ظاهر حکم نیست. 

حالا اگر شما یک مطلبی را فهمیدید، مجلس شود.  تنجز نرسید، چون اصول عقلایی بر این است. تمام آثار بر حکم در مرحله تنجز بار می

به مردم نرسیده؛ این آثاری ندارد.   اما هنوز ابلاغ نکرده و  کلفوها؛  تفرمود سکت عن اشیاء لم یسکت عنها نسیانا فلا تقانونی را وضع کرده، 

ید، خوب دقت کنید، تمام بار می شود بر مرحله تنجز. تمام آثار. اگر فاسق است، اگر عادل است، اگر احکام  آنچه که شما آثار در قانون دار

بار نمی و لذا اگر شما به مرحله جعل علم پیدا شود.  جزایی است، اگر جزاء، الی آخر، جمیع آثاری که دارد در مسئله حکم در مرحله جعل 

ای است  کردید لکن شارع آن را بیان نکرد، توسط قوانین بیان نکرد، توسط رسانه بیان نکرد، و به شما هم طبیعتا نرسیده، اصلا تصادفا رسانه

به فعلیت  به تنجز نرسیده،  باید پخش بشود، من باب مثال. اما شما به این حکم اصلا به این مراحل نرسیده کلا،  که دیشب درآمده امروز 

این آثار ندارد. هیچ آثاری ندارد. تمام آثار بار می اما حکم جعل شده.  به رسانه نرسیده،  شود بر مرحله تنجز. چون عرض کردیم  نرسیده، 

اولین اثری را که جعل دارد، داعویت است. آن مال مرحله تنجز است. چون داعویت مال وصول است. نه مال جعل فی نفسه. مال مرحله 

 وصول است.

تنجز نبود، هیچ آثاری بار نمیپس از اول آثار جعل، کی بار می شود. خب دیگر شما چرا شود، توسط وصول؛ وصول یعنی تنجز؛ اگر 

خواهید نفی حکم بکنید؟  خواهید نفی حکم کنید؟ خوب دقت کردید؟ شما چرا میای دارد؟ برای چه میبگویید نفی حکم ظاهرا؟ چه نکته

این فکر بشود. چه نکته حالا مرحوم نائینی قبح ای دارد؟ حالا اگر آن بحث قبح عقاب بلابیان،  این نکته را بحث را بکشیم به اینجا و روی 

دادیم، اصل قرار ندادیم. شما چرا از قبح عقاب بلابیان نفی   عقاب بلابیان اصحاب ما آن را هم اصل گرفتند. آن را ما قاعده عقلایی قرار 

مثل ما کنا معذبین حتی حکم ظاهری بکنید. نفی حکم ظاهرا بکنید. چرا نفی حکم ظاهرا بکنید؟ به همان قبح عقاب بلا بیان اکتفا بکنید.  

 نبعث رسولا؛ دقت کردید؟



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 6 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

در باب مثلا حدیث رفع آمد گفت برائت، یعنی نفی حکم ظاهرا. ما حدیث رفع اشکالات متعدد پس آن نکته فنی اساسی این است؛ 

داشت، اثبات نکردیم. حدیث حج مشکلات دیگر داشت، اینها هم اثبات نشد. بقیه احادیث هم باز مشکلات خاص خودش را داشتند.  

 ابل تمسک برای نفی حکم ظاهرا نبود.بعضی یک اشکال دارند، بعضی دو تا، بعضی سه تا، بیشتر، کمتر، که ق

گوییم در باب تخییر، اگر شما آمدید به همان لابدیت عقلی اکتفا کردید، اصل نیست. اضافه بر لابدیت عقلی برای  پس بنابراین ما می

شود اصالة اطمینان طرف گفتید نه، شما مانعی ندارد به لحاظ قانونی مخیر باشید. ببینید به لحاظ قانونی مخیر باشید. اگر این را گفتید می

 التخییر. پس نکته تخییر و اصالة التخییر هم روشن شد. نکته برائت و اصالة البرائه هم روشن شد. نکته احتیاط هم که در یکی از تنبیهات

خواهیم حالا وارد اصالة الاحتیاط بشویم،  همین تنبیه دوم و سوم مرحوم استاد فرموده بودند و ما متعرض شدیم، این هم ما حالا چون می

یبا فکر می خواهیم  خواهم جمع و جورش بکنم. عرض کردیم اصالة الاحتیاطی که الان میکنم چون سابقا توضیح دادم، مینکته آنجا هم تقر

وارد بشویم اصل عملی است. این به معیار اصلی عملی است. طبق آن معیاری که ما گفتیم اصل عملی باید برگردد به ابداع نفس. در مثل 

وارد بحثش میاصالة الاحتیاط هم حالا من تمهیدا عرض می شود کرد، آن شویم وفاقا للاستاد. طبیعتا دو جور بحث میکنم چون بعد 

اینها این طور است. میابداع را دو جور می یم که ظاهر کلمات  گوید شما دیدید یک قطره  شود؛ یکی دفعه ابداع را به لحاظ حکم بگیر

یخت در یکی از این دو اناء؛ تا قطره خون را دیدید وجوب اجتناب آمد. دقت بکنید. تا قطره خون را دیدید   خونی آمد، خوب دقت کنید، ر

دانید در این ظرف است یا در آن ظرف. چون شما وجوب اجتناب آمد از هر دو دیدید که خون آمد، اجتنب. نمیوجوب اجتناب آمد. 

 اجتناب بکنید. 

یم به تعبیر ما به لحاظ ماده مثلا. مثل همان بحثی  این کسانی است که تصویر احتیاط را به لحاظ حکم می کنند. حالا اسمش را بگذار

که در قوه وهم و خیال عرض کردیم. اینها به لحاظ حکم، این یک راه است، چون این آثار دارد، ما در خلال بحث آینده و تنبیهاتش این  

 دهیم.توضیح را می

؛  توضیح دوم اینکه نه، ما ممکن است این احتیاط را به لحاظ موضوع، یعنی ما هر اناء را به این لحاظ نگاه بکنیم که این اناء اصابه الدم 

یم حالا به لحاظ صورت. بالاخره در اینجا یک تصرفی یا ابداعی به تعبیر ما از ما می خواهند. یا به این اناء هم اصابه الدم؛ اسمش را بگذار

لحاظ حکم باید تصرف بکنیم، که الان در کلمات اینهاست و اینها بیشتر نظرشان روی این است. یا به لحاظ موضوع باید تصرف بکنیم. به  

ای  گوید تا شما خون دیدید وجوب اجتناب آمد؛ هر جا که خون آمد اجتنب دیگر. این قطعا ملاقی است؛ در این هیچ شبهه لحاظ حکم می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 7 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

شود؟ شما هر دو را با ظرف کرد، اجتنب عن النجس، ملاقی النجس آمد. لکن این اجتنب کی محقق مینیست. تا دیدید خون ملاقات 

 این به لحاظ حکم. این در کلمات اصحاب. که آثاری دارد خروج از محل ابتلاء جزء آثار همین است. 18:40

دانید. ملاقات با نجس.  دوم اینکه به لحاظ موضوع؛ این هم یعنی شما هم این ظرف هم آن ظرف را به اصطلاح محل ملاقی نجس می

این ظرف یا آن ظرف، خب این ابداع شماست و الا واقع یکی است. در این ابداع دو تاست. این خلاصه تصور در احتیاط؛ چون   این که 

 کنم به مستوای اصل عملی.بعد بحثش را عرض می

این است؛   پس اصل عملی معیارش روشن شد؟ یک، یک واقعی هست؛ دو، به این واقع ما نرسیدیم؛ این که مرحوم شیخ اصل عملی 

امارات نه. در اصل  می گوید رتبه حکم ظاهری با واقعی دوتاست مال همین است. این حرف ایشان در مثل اصل عملی خوب است، در 

به واقع این کار را بکنیم. اصل عملی اصلا  این واقع نرسیدیم؛ سه، در ظرف عدم رسیدن  واقعی هست؛ دو، به  عملی خوب است. یک 

دانید کدام یکی  دانیم این خون به یکی از این دو ظرف خورده، دیدید اما نمیچون مین به واقع.  معنایش همین است. در ظرف عدم رسید

 است. در ظرف اینکه ندانید از هر دو اجتناب بکنید. خوب دقت بکنید.

رسد.  دهد، اصلا نوبت به اینها نمی نشان میکند؛ چون واقع را به شما  لذا هیچ وقت اصل عملی با مثلا فرض کنید اماره تعارض پیدا نمی

آن واقع، اما اصل عملی نه. آن واقع، فرض این است که شما به واقع نرسیدید، فرضش این است، اصلا فرض اصل عملی، صورتی است 

ید به واقع نرسیدید.  ید به واقع نرسیدید. خوب دقت کردید؟ اعتراف دار  که شما اعتراف دار

آنجا متعرض این نکته شدیم؛ آقایان گفتند احتیاط حسن عقلا و شرعا؛ آن وقت در مباحثی که ما در سابق در بحث احتیاط آوردیم 

این   اوامر احتیاط الی ما شاء الله.  احراز واقع بشود به جمیع محتمل. شرعا اخوک دینک فاحتذروا، این مرادشان، و  به خاطر مثلا  عقلا 

 مرادشان از حسن احتیاط عقلا و شرعا. روشن است؟

که می الان گفتیم  معنا ندارد؛ یکی همین اصل عملی که  دادیم؛ گفتیم که احتیاط سه  خواهیم وارد بحثش  ما در آنجا این توضیح را 

رسید. مثلا اینجا شش تا احتمال دارد؛ اتیان  بشویم. یکی احتیاط به معنای عقل نظری که شما هر چه احتمالات را انجام بدهید به واقع می

با اتیان  تا احتمال مساوی است  یاضی قرار بدهید. این احتمالات را جمع که بکنید مساوی با واقع  شش  واقعی. یعنی مثل یک جدول ر

واقع؛ یک حالت  شود. حالا میاست. یک فرمولی می با واو، مثلا،  ید مساوی است با دال مثلا،  توانید به جایش الف ب پ ت مثلا بگذار

 کند.فرمول پیدا می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 8 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

یم.   این همان است که در کلمات اصحاب به معنای حسن احتیاط عقلا و شرعا است. این همان است که ما گفتیم هیچ دلیلی بر آن ندار

یم که روایات هم چیزی ر  یم که انسان اتیان محتملات واقع را بکند در اعتبارات قانونی. و نه دلیلی بر این دار اجع  نه بر حسن عقلی دلیل دار

 ت. پس این که احتیاط حسن عقلا و شرعا، به این معنا عرض کردیم ثابت نیست.به این نیس

بینیم این مطلب ای از موارد ما میخواهیم بگوییم، اصل عملی. این ثابت است بلااشکال. قطعا توی عده احتیاط به معنایی که الان می

مستوای عقل عملی نه نظری؛ آن که انسان در زندگی خودش، سعی  را. یا حالا حکم یا لحاظ موضوع. این دومی بود. سومی احتیاط به 

شود یک دیدگاه خاص را نگاه کند. ای که وارد میبکند احاطه پیدا بکند، خود احتیاط از کلمه حوط یعنی شمول. سعی کند در هر مسئله

از جهات مختلف.فرض کنید مثلا می و گسترده و  خواهد توش بخوابد  خواهد یک خانه هم بسازد، فقط از این جهت که مییک نگاه شامل 

  نباشد. کوچه را نظر بگیرد، خیابان را در نظر بگیرد، آب و هوای منطقه را در نظر بگیرد، جهات مختلف را در نظر بگیرد، این را اصطلاحا

بلااشکال. چون یکی از مصادیق به گویند احتیاط. می امر حسنی است  واقعی. این احتیاط به نظر حکم عقل عملی  به جهات  احاطه 

ید، شاید مثلا یکی از مصادیق یک درجه از ظلم باشد اگر مراعات   اصطلاح کمال انسانی است. حالا اگر آقایان مسئله حسن و قبح هم بگیر

 23:20این احتیاط نکنید، علی کلام 

یعت در اعتبارات قانونی هم احاطه  علی ای حال پس این احتیاط حسن عقلا. احاطه ای که انسان پیدا بکند به یک مطلب، و احکام شر

 پیدا بکند. حرف خوبی است. جای بحثی نیست. اما این غیر از احتیاطی است که محتملات است. 

شود، موارد این احتیاط به معنای حکم عقل عملی. یک، این که انسان در مسئله تحقیق کند، تفحص بکند،  آنوقت این مواردش چه می

پیدا بکند که دقیق ین راه را  پیدا بکند، بهتر ین راه را  بیشتر ین و صحیحبررسی بکند،  ین وسیلهتر رساند انتخاب  ای که او را به شارع میتر

افرادی که باید به آنها رجوع بشود. از فقهایی که هستند، از    بکند. نه اینکه احتمالات؛ احتمالات نه. سوال بکند، از علمایی که هستند، 

و دیگران... این احتیاط حسن   اینکه در باب ساختمان، تحقیق  تفحص و در باب طب  مجموعه جهات، تحقیق و تفحص و دقت و مثل 

ثابت بشود به عنوان ترتب ثواب، این هم است بلا اگر حدیث من بلغ  از اتیان محتملات است. دو،  یم. اما این غیر  اشکال این را قبول دار

یم، حکم عقل را به احتیاط از عقل عملی میانصافا به نظر ما حسن است. یعنی آن ترتب ثواب را از شارع می یم. چون ما روایت  گیر من گیر

دهد ولو نباشد بلغ را این جور معنا کردیم که اگر ثوابی بر عملی بود، و احتیاطا به خاطر وصول به آن ثواب انجام داد، خدا ثواب را به او می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 9 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

واقع. خب عقل می تو در  نباشد خدا به  از دست ندادی، واقع هم  بناست ثواب بدهد خوب است. بالاخره تو چیزی که  گوید خدا اگر 

 دهد. واقع هم که نباشد بناست خداوند به تو بدهد. می

 این را هم بعید نیست با ضمیمه این معنا از روایت من بلغ این هم جزو مصادیق احتیاط به حکم عقل عملی در بیاید.

یزی معین بخواهد کاری بکند که مقدمات گناه را بردارد، یا مقدمات ایجاد واجب را ایجاد   سوم، در جایی که انسان طبق یک برنامه ر

ها را از سنین بچگی  بکند. این هم یک امر حسنی است. عرض کردیم الان ممکن است در مثلا دنیای آزاد یا دنیای غرب مثلا یا غیرش، بچه

آموزش بدهند مثلا مراعات جامعه را بکنند، خیابان را بکنند، قوانین راهنمایی رانندگی را بکنند، ممکن است حالا خودش مبتلا نیست،  

 اش.دهد در زندگیکند. این را هم بشر انجام میبچه هشت ساله که رانندگی نمی

شود. اگر امر خیلی مهم باشد، ممکن است از نه البته این درجات دارد انصافش؛ یکنواخت نیست. غالبا روی اهمیت امور حساب می

سالگی به او یاد بدهند؛ امر خیلی حالا اهمیت نداشته باشد پانزده سالگی. مثلا اگر هیجده سالگی سن بلوغ باشد، امر ممکن است در 

یم.  هیجده سالگی. انصافش در زندگی عرفی ما مختلف است. این نکته را چرا گفتیم؟ چون ما بعضی از این موا یعت هم دار ردش را در شر

یعت بنابر معروف آن روایتی که کسی که می کارد انگور را برای اینکه شراب بگیرد، این هم حرام است. عرض کردیم ما بین کاشتن  مثلا در شر

خواهد دیگر تا این انگور برسد. این  قلمه انگور یا حالا بوته انگور، نه حالا بوته بزرگش، تا وقتی این بخواهد انگور بدهد حداقل سه سال می

که یک مقدماتی تا سه سال حرام باشد، این نادر است؛ یعنی امر متعارفی نیست. چرا؟ چون در طی یک سال انسان ممکن است توبه بکند،  

 ها خشک بشود. خیلی ترتبش خیلی بعید است، خیلی ترتب دوری است. ممکن است این درختممکن است بمیرد اصلا، زنده نماند، 

ین  مثلا الان دارد دو روز کار بکند نستجیر بالله یک پولی در بیاورد که بعد با آن خون بخرد بخورد، یا میته بخورد؛ این ممکن است مثلا ا

این باشد این را من عمدا میدو روزش هم دلیل روشنی بر حرمتش نباشد. اما آنجا شارع آمد گفت تا سه سال  خواستم بگویم،  قبل. اگر 

ای از فقهای اهل سنت بقیه مقدمات حرام را فرض کنید مقدمه اتیان اکل میته، اکل دم، کارهای دیگر، مقدمات دیگر، آنها را گفتند  مثلا عده 

 اش حرام است. به همین قیاسی که شارع در باب شراب گفته، آنها مقدماتش بعیده 

این مسئله قیاس بر نمی یم کرد، اما انصافش درجات دارد. یک  درست است مقدمات را میدارد.  با این بیان من روشن شد که  شود تحر

کارد، به عنوان اینکه شراب درست بکند با انگورش، به این فرض؛  نواخت نیست. مثلا اگر آن حدیث باشد که از وقتی که درخت انگور می

 توانیم از آن تعدی به میته بکنیم. تعدی به خون بکنیم. جای قیاس نیست. اگر آن روایت ثابت باشد، نمی



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 10 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

از مجموعه روایات بفهمیم که مثلا ربا به مراتب از خوردن خمر مهم تر است. اما در خمر شارع حالا سرش چیست؟ ممکن است ما 

دانسته چون من سابقا هم عرض کردم در محرمات الهی، نستجیر بالله در پیش بشر علی ای داشته؟ شاید مثلا چون میگفته. خب چه نکته

المومنین میحد سواء نیست. مثلا خون کم می امیر  خوردند، امیر  نشستند شراب میخورند خیلی متعارف نیست؛ اما شراب نه؛ با مرام 

این درجه مبغوضیت دارد که المومنین خلفا هم شراب می این بود، که  کید روی شراب یک مقدارش مال  خوردند. شاید هم احتمالا آن تأ

این بعد را حرام نمی کنیم. سه سال خیلی است؛ ممکن است طرف آن مقدمات بعیده، قاعدتا ما در باب اخلاق عملی این مقدمات به 

ممکن است درخت خشک بشود، اصلا توبه بکند، هزاران احتمال هست. از الان عملش محرم باشد ولو این سه سال طول بکشد  بمیرد، 

 تا به آن نتیجه برسد. این خب انصافش این نکته را دقت بکنید. 

این مطلب که ما یکی از برنامه های اخلاقی در زندگی ما و یعنی به اصطلاح در علم عقل عملی، چه در برنامه اخلاق، چه در پس اصل 

مثلا جام، یکی از مثلا عواملی که حالا در کنیم که طرف در حرام نیافتد.  هایی میمسئله تدبیر منزل، چه در سیاست مدن، ما یک هماهنگی

های اسلامی که در فکر، چون آنها معتقدند که اگر نظام اسلامی  زمان ما یا قبل یا عصر حکمت انبیاء، برای تشکیل حکومت اسلامی، گروه 

یبا هشتاد درصد وسایل را جوری انجام می دهد که افراد در گناه نیافتند. اصلا فلسفه تشکیل حکومت اسلامی این است. نظام یک  شد، تقر

بکند که افراد که به طور غیر متعارف، متعارف، هر کسی بلند بشود سر کارش برود، یک جوری این نظام جامعه را درست بکند که  کاری 

ها را یک جوری اسفالت بشود، خواهی نخواهی ماشین در خاکی نرود خودش؛  خواهی نخواهی در گناه نیافتند. مثل اینکه فرض کنید خیابان 

اصلا وضع اسفالت یک جوری است، یک راه را جوری درست کردند که... این هست این عقلایی است، این جزو احتیاط عملی است  

 دیگر. این هم جزو عقل عملی است.

این که پیغمبر)ص( فرمود شما نزدیک گناه نشوید، چون گناه منطقه ممنوعه است، اگر نزدیک شدید همان مثال حما و قرقگاه و چراگاه 

بیاید در چراگاه؛ چون اینجا زمین خشک است، آنجا چقدر ماشاء الله علف مخصوص، اگر گوسفندان را داخل  ید، ممکن است  نگذار

انما الکلام در این در بعضی از موارد ممکن است ها. روایت دارد. این درست است، لکن دارد، یک دفعه گوسفندان بروند به سمت علف

 انسان بگوید آقا از فاصله دویست متری نزدیک نشو، بعضی وقتها بگوید از فاصله صد متری.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 11 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

توانیم اگر کشد. از فاصله سه هزار متری هم گفته نزدیک نشو. لذا این یکی را نمیدر شراب از فاصله سه هزار متری، سه سال طول می

یعت آمد، بقیه را قیاس بدهیم. نکته فنی روشن شد می توانیم اگر در یکجا یک سری مقدمات در  خواستم چه بگویم؟ ما نمییکی در شر

 ها هم همین طور است، مقدمات بعیده هم حرام است. این قابل قیاس نیست.یک مورد حرام شد، قیاس بکنیم بقیه حرام

کند. پس بنابراین این مورد سوم از مواردی که موارد اقدام هم فرق میکند.  گوید. موارد گناه هم فرق میعقل عملی ما هم همین را می

احتیاط حسن. آن احتیاط حسن جایش اینجاست. این خودش ملاک دارد؛ آن ملاکش این است که سعی بشود آمادگی طرف برای واجبات  

یشه یک کاری بکنند که اگر فرد به طور طبیعی برود بازار، برود فرض کنید فروشگاه، برود فرض  های اتیان محرم خشک بشود.  انجام بشود و ر

نیافتد. دقت بکنید به  کنید مثلا اتوبوس سوار بشود، برود، اصلا نظام جوری باشد که به طور طبیعی بدون اینکه او هم بخواهد او در گناه 

به این معنا. نظا نیافتد. طبیعی  این خیابان فرض  م یک جوری است، خیابانطور طبیعی در گناه  به طور طبیعی  ها یک جوری کشیده شده، 

یا نمی  افتد. خود نظام را... این هم جزو حسن احتیاط است. افتد، یک جوری است که در پرتگاه نمیکنید اگر رفت تا آخر اسفالت در در

چرا اسم این را هم گذاشتیم احتیاط؟ چون خود عمل که نیست، مقدمات است دیگر. یعنی یک کاری بکند که این نیافتد. این اسمش 

کند،  کند جامعه را، مشکلات جامعه را نگاه بکند، چیزهایی که جامعه احتیاج دارد نگاه میآید نگاه میمیاحتیاط است، این احاطه است.  

به قول قدیمیگذارد. بعضی را از کلاس پنجم میبعضی را از کلاس اول ابتدایی می دهم، دبیرستان، این را   گذارد، بعضی را از کلاس مثلا 

 کند. این هست در جامعه، این حسن احتیاط عقلا این درست است.طرح می

 س: این همان سد ذرایع است. 

 .ج: شبیه سد ذرایع

دقت فرمودید؟ این انصافا این حسن احتیاط هم درست است. تا حالا ما سه تا مورد حسن احتیاط گفتیم. چهارم جاهایی که ما اصل 

عملی احتیاط به معنای اصل عملی؛ این هم حسن دارد انصافا. و درجات حسنش هم مختلف است. ممکن است وجوب احتیاط باشد  

به معیاری که ما بتوانیم این احتمال را در مورد به درجه  ممکن استحباب احتیاط. به آن درجاتی ای برسانیم  که و معیارش به نظر ما این شد، 

  که معتنابه بشود. این درجه برسد احتیاط حسن است. اگر احتمال انطباق یک در ده هزار بود، دیگر حسنی هم ندارد. این با شبهه بدویه یکی

 کنید؟ احتمال یک در هزار باشد. بله، در بعضی از موارد نادر ممکن است احتمال یک در هزار هم حسن داشته باشد.است. دقت می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 12 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

با مباحث قانونی ما و حقوقی ما، در بحث برائت روی احتمال بحث بکنیم؛   و ما سابقا اگر یاد آقایان باشد، کرارا عرض کردیم متناسب 

بحث بشود. واین که می بشود. یعنی نفس ما در بحث احتیاط روی محتمل  گوییم درجه احتمال برود بالا، یعنی تأثیرگذار روی محتمل 

 حسن احتیاط...بتواند آن محتمل را ببیند. کأنما هست، این ملاقی نجس است، آن هم ملاقی نجس است. اینجا هم 

حسن دارد، ما تقسیمش کردیم به چهار تا. انشاء الله روشن شد. این چهار تا حسن احتیاط عقلا و شرعا ثابت است.  پس این که احتیاط  

بر اینکه آن ثابت بشود. اگر روایت من بلغ به آن معنایی که ما عرض کردیم ثابت بشود آنجا هم حسن   البته آن روایت من بلغ مبنی است 

 تملات حسن داشته باشد، این روشن نیست.احتیاط دارد. اما اینکه اتیان مح

شویم. چون عرض کردیم احتیاط به معنای اصل عملی این هم حسن  حالا که بحث به اینجا رسید وارد احتیاط به معنای اصل عملی می

های سابق تا اینجا کاملا  کنم دیگر خلاصه بحثشویم. فکر میدارد. شرایط آن و خصوصیات آن را انشاء الله یواش یواش متعرض می

تعالی به قول آقایان مبرهن باشد چون در   و مطلوب است واضح و انشاء الله  آن که هدف اساسی ماست  انشاء الله روشن شده باشد و 

 اعتبارات که برهان ندارد. اما در این سنخ امور، امر ما درست شده باشد.البته اینجا هم برهان به یک معنای دیگری هست. 

اینجا بحث ایشان در بحث تخییر نمی خوانیم؛ چون خیلی فایده  عرض کنم که بعد مرحوم استاد در این کتاب دیگر عرض کردم من 

یاد معطل کردیم دیگر، خیلی معطل می  شود.ندارد. ما هم در اصول خیلی جاهایی که فایده دارد ز

ایشان فرمودند شک در مکلف به؛ البته مرحوم شیخ تعبیر کرده بودند شک در مکلف به چون شک در تکلیف یا مکلف به، آن وقت این  

 حالا البته این هم دائما سقوط نیست. هم بد نیست؛ اما شاید مثلا بهتر این باشد که شک در ثبوت تکلیف یا شک در سقوط تکلیف. 

اکثر؛ در دوران امر بین متباینین  و  البحث فی موردین فی دوران الامر بین المتباینین بعد هم بین اقل  بعد ایشان فرمودند فلا مناص من 

اینجا در صفحه  مقدمهایشان یک   در  ان احتمال التکلیف  403ای  این است که  فرمودند. و آن مقدمه  این جلدی که دست ماست،  در 

دهیم. چون تکلیف  الالزامی بنفسه مساوق لاحتمال العقاب علی مخالفته؛ همین که احتمال بدهیم تکلیف الزامی یعنی احتمال عقاب می

گوید  گوید اگر نخواندی هیچی، میمستلزم... عرض کردم اصولا اگر عقابی برایش نباشد، آن لقلقه لسان است. اگر بگوید نماز بخوان، می

 شود. تکلیف باید دنبالش یک چیزی باشد. هیچی ندارد، خب آن که دیگر تکلیف نمی

 موضوع است، لذا گفتیم اوامر مولوی موضوع هستند برای اوامر به اصطلاح برای احکام کیفری. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 13 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

و تحصیل المومن؛ عقل می بلزوم التحرز عنه  گویدشما باید دنبال مومن بروید. و هذا هو الملاک فی حکم  و معه کان العقل مستقلا 

بلزوم الاطاعه حتی فی موارد العلم التفصیلی بالتکلیف، یعنی در سه مورد؛ یکی علم تفصیلی، یکی قیام حجت، یکی علم اجمالی.   العقل 

این نکته القطع بالعقاب،  الوجدانی او بقیام الحجه، لا تستلزم  بالعلم  الی المکلف  الواصل  التکلیف  اش همان احتمال  فان مخالفة 

 حتی ممکن است انسان نستجیر بالله گناهی را هم انجام بدهد، شارع ببخشد.مخالفت است. احتمال عقاب است، نه قطع، چون 

العقاب علی  احتمال  هو  المتحقق  انما  و  الائمه)ع(،  النبی)ص( و  و شفاعة من  العفو  لاحتمال  بالعقاب علیها،  القطع  تستلزم  لا 

بالتنجیز؛ همین که شما احتمال عقوبت می دهید، کافی است. فلا فرق بین المخالفة؛ چون احتمال هست، و هو کاف فی حکم العقل 

کند؛ فی ان حکم العقل بلزوم الاطاعه ناشیء من احتمال العقاب، موارد التکالیف المعلومة و التکالیف المحتمله، در این جهت فرقی نمی

العقاب، مثل قاعده قبح  یثبت فیه مومن من  ان  المخالفة الا  بلزوم التحرز عن  التکلیف الالزامی یستقل العقل  ففی کل مورد یحتمل فیه 

دی الداله علی البرائه من حدیث الرفع،  های سابق  گر موارد نظر در جزئیات کلمات ایشان از حرفعقاب بلابیان، او شرعا کالادلة الشرعیه، 

 ما روشن شد. احتیاج ندارد.

یثبت المومن، فنفس الاحتمال کاف فی تنجیز التکلیف الواقعی، و یتحصل من ذلک ان تنجیز العلم الاجمالی و   اما اذا لم یومن لم  و 

یان الاصول فی اطرافه و عدمه، آیا اصول جاری می شوند. حالا چون این بحث را بعد خواهیم گفت فعلا شوند یا نمیعدمه یدور مدار جر

 شویم.به نحو اجمالی از کلام ایشان رد می

یانها فی شیء من الاطراف کان احتمال   ان قلنا بعدم جر یانها فی جمیع الاطراف سقط العلم الاجمالی عن التنجیز مطلقا و  فان قلنا بجر

التکلیف فی کل طرف بنفسه منجزا، بلا حاجة الی البحث عن منجزیة العلم الاجمالی، فتجب الموافقه القطعیه کما تحرم المخالفة القطعیه، 

ان قلنا البته من الان نمی و  و ان حرمت المخالفة القطعیه،  یانها فی بعض الاطراف دون بعض لم تجب الموافقة القطعیه  دانم ایشان به  بجر

آید که نفهمیدیم چطور باید این بحث احتیاط از این مقدمه شدند که احتمال عقاب در تکلیف الزامی خودش منجز است، احتیاج  ذهنم می

این احتمال خودش احتمال عقاب مصحح وجوب طاعت است. و نکته همان احتمال کافی است. و  اش هم این است نه ندارد به علم، 

ید. نه احتمال کافی است.  اینکه حالا مثلا چون در علم تفصیلی شما علم به عقاب دار

مودی به همان نظریه  فهمم حتما یک چیزی در کلام ایشان احتمالا حذف شده باشد. اولا اگر این ظاهر عبارت باشد این ظاهرا من نمی

در نیاوردیم. یا مرحوم مقرر خدا رحمتش کند حق الطاعه می شود؛ اگر مجرد احتمال منجز باشد، مراد ایشان چیز دیگری باشد. ما که سر 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 14 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

و متعارف  احتمال منجز است، عرض کردیم منجز بودن احتمال خلاف متبادر  این بحث که  ایشان را.  اینجا کمی تلخیص کرده مطلب 

خواهد احتمال تکلیف الزامی و حالا میهایی دیگری به آن اضافه بشود و الا خود احتمال بنفسه منجز نیست.  عقلایی است. باید یک نکته

 دانم حالا ایشان چه فرمودند.غیر الزامی. نمی

 س: اذا لم یسقط المومن، اگر مومن ثابت نشود 

دهم که سیگار حرام است، خب حرام است، چه ج: کی گفت مومن، احتمال، چه اثر دارد احتمال. احتمال تکلیف الزامی، احتمال می

 احتمالی

 41:06س: 

 شود، خب ایشان قائل به حق الطاعه نیست. خود ایشان قائل به حق الطاعه نیست.گویم این شبیه حق الطاعه میج: می

به حق الطاعه قائلند. یعنی میگو می این سنخ تعبیر کسانی است که  گویند شما همین که احتمال دادید در حق مولا یم این سنخ تعبیر، 

نیستیم. دنبال احتمال، احتمال منجز است. اگر احتمال شود منجز؛ چه میمی خواهد علم اجاملی باشد، چه علم تفصیلی. ما دنبال علم 

خواهد نباشد. این ظاهرش که حق الطاعه است. مگر اینکه ایشان فرضش در جایی است که احتمالی که خواهد علم باشد میمنجز شد می

از احتمال باز همان است که می این که ظاهرا احتمال باز؛ مراد ما  و الا  تعبیر کردم بسته،  گویند شبهه بدویه. احتمال بسته همان که من 

گویند اطراف علم اجمالی. چون احتمال دو جور است؛ یا اطراف علم اجمالی است یا نه اطراف علم اجمالی نیست. اگر اصطلاحا می

دانیم سیگار  کند. مثل سیگار، نمیگویند شبهه بدویه. یکی است فرقی نمیاطراف علم اجمالی نباشد باز، اصطلاحا باز است. آقایان می

نجس است یا نه؛ این شبهه بدویه است. این احتمال باز است. احتمال بسته این است که یا سیگار حرام است یا فرض کنید قلیون، من 

 شود احتمال بسته. باب مثال. این می

بسته باشد. در اطراف علم ایشان می بینشان هست، احتمال تکلیف الزامی اگر  الزامی این که مشهور  خواهد بگوید احتمال تکلیف 

 اجمالی باشد. 

ایشان چه می یم بگوییم علم  خواهند بگویند. این که ایشان میعلی ای حال بنده سراپا تقصیر که اصلا نفهمیدم  گوید ما احتیاج ندار

اجمالی منجز است. اصلا خود احتمال منجز است. این همان حق الطاعه است دیگر. حرف حق الطاعه همین است. خلاصه حق الطاعه  

ان وقت باید دنبال مومن برویم. دیگر بحث این را نکنیم دنبال علم نیستیم. همین که احتمال دادیم، احتمال منجز است،  ظن است،   ما 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 15 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

مبنای درستی  خب این مبنای فاسد است که،  این باشد که  اگر  نباید مطرح بشود. این زاویه دید این است.  اصلا این بحثها  علم است، 

 نیست.

 دانیم مراد ایشان چیست.به هر حال من چون نفهمیدم و احترام استاد نمی

دانم حالا چرا ایشان به این نحوه، بله، بعد فرمودند، این یک به قول پاراگراف اول  به هر حال من یک توضیحی را عرض بکنم. اولا نمی

یان الاصول فی اطراف العلم الاجمالی و عدمه، بین کون العلم الاجمالی متعلقا باصل  ایشان، یک چیز دومی هم دارند. ثم انه لا فرق فی جر

 را آوردند. اول نیاورده بودند. التکلیف و کونه متعلقا بالامتثال؛ بعد علم اجمالی 

کذلک یمکن ان یکون فی مرحلة الامتثال بعد  فان التردید فی مورد العلم الاجمالی کما یمکن ان یکون فی اصل التکلیف او متعلقه، 

یان الاصول النافیه فی جمیع  العلم التفصیلی بثبوت التکلیف،   کما اذا علمنا اجمالا ببطلان احدی الصلاتین، بعد الاتیان بهما، فان قلنا بجر

یان قاعدة الفراغ فی کلتا الصلاتین او فی احداهما، فلا وجه لتخصیص النزاع بالاصول   اطراف العلم الاجمالی او بعضها لم یکن مانع من جر

التکلی یه عند الشک فی اصل  یه فی مرحله الامتثال. خب این مطلبی که ایشان فرمودند درست است. تارة علم اجمالی  الجار ف دون الجار

تکلیف است. اخری ناظر به مقام امتثال است. من این را سابقا هم در همان تنبیهات قطع عرض کردم. اصولا کمی به  ما ناظر به مقام اصل

نظرم عبارات منقح نیست. اصولا در بحث علم اجمالی دو تا است دیگر، خواهی نخواهی دو تا است. یکی علم اجمالی در مقام ثبوت  

 لیف. همین بحثی که شده در اصول دو تا است.تکلیف، یکی علم اجمالی در مقام سقوط تک

دانیم که یا قلیون حرام است یا مثلا سیگار، یکی حرام است. این علم دانیم مثلا به قول میاما علم اجمالی در مقام ثبوت تکلیف نمی

علم اجمالی در سقوط تکلیف همان مثالی که کرارا عرض کردیم، نمیدانیم این قطره خونی که افتاد، روی این اناء  اجمالی در ثبوت تکلیف.  

 کنیم تا به اصطلاح اجتناب از حرام واقعی شده باشد.افتاده یا آن اناء. این مقام امتثال است. در مقام امتثال از هر دو اناء اجتناب می

و تکلیف است و گاهی   پس علم اجمالی گاهی به لحاظ ثبوت تکلیف است گاهی به لحاظ سقوط تکلیف است. گاهی در مقام جعل 

 گرددبه مقام امتثال. راست است این مطلبی که ایشان فرمودند درست است. در مقام امتثال. یعنی شک ما بر می

آن وقت این که ایشان اشاره کردند که علم اجمالی گاهی اوقات وجوب موافقت قطعیه است، گاهی اوقات حرمت مخالفت قطعیه. این  

مطلب ایشان هم درست است؛ چون بعضی وقتها علم اجمالی تاثیرش این است که انسان باید هر دو طرف را ترک کند یا اگر واجب است، 

پیدا نکنید مخالفت قطعیه نشود کافی  گویند نه یکی را هم انجام بدهی کافی است. همین که علم اوقات می هر دو را انجام بدهد. گاهی



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 16 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

به نحو مقتضی است.  دهیم. تازه این هر دو هم باز فرق میشان راتوضیح میاست. انشاء الله مبانی این را کند، به نحو علت تامه است و 

 انشاء الله توضیحاتش بعد.

اما نحوه ورود ایشان در بحث را که احتمال را منجز گرفتند، مگر مثلا در اولش این بوده که احتمال در اطراف علم اجمالی منجز است.  

الا احتمال که منجز نیست.  ایشان فرمودند واضح نیست. بگویم که احتمال در  مراد ایشان این باشد و  به هر حال مطلبی را که  نفهمیدم 

 اطراف علم اجمالی منجز است. من یک توضیح مختصری را الان عرض کنم. بقیه کلام انشاءالله فردا.

یرات آقای خویی را نگاه بکنید. چون   اینها در بحث این که لا بد ان یکون المکلف اما مجتهدا، این بحث را آنجا هم آوردند. همین تقر

یعت احکامی هست، ما باید یک راهی مومن پیدا بکنیم. و آن مومن یا به اجتهاد یا به می یم که در شر گوید بعد از اینکه ما علم اجمالی دار

 رسیم. این را دارند، این را آقایان خود این آقای خویی و دیگران دارند.تقلید صحیح یا به احتیاط می

خواهد  و لکن ما در همان جا هم گفتیم ظاهرا این مطلب قابل قبول نباشد. یعنی ظاهرا سر اینکه در جامعه مثلا فرض کنید یک کسی می

به خاطر علم اجمالی باشد.  کنم  گویند قوانینش را باید بلد باشی. به خاطر علم اجمالی نیست؛ فکر نمیبرود رانندگی یاد بگیرد، به او می

 کنم.یک امر اصل عملی برگرداندند. فکر نمی

در یک زندگی اجتماعی باشند، باید روابط اجتماعی را بدانند. چه حقی  خواهند  گویند افراد اگر میآن که در متعارف جامعه ماست می

از آنها می از دولت میدارند، چه حقوقی دارند، چه  او میخواهند، او چه  از  خواهد، قوانین رانندگی را بداند، قوانین  خواهد، دولت چه 

اش هم علم اجمالی نیست.  مالیات را بداند. این یک امر طبیعی است، یعنی یک امری است که عقلایی است و در عقل عملی آمده و نکته

اش فرض کنید به اینکه سلامت جامعه، یعنی اصولا اگر ما برای فرد گفتیم که باید قانون باشد، آن قانون  اش حالا فرض کنید مثلا نکتهنکته

دانند. نه  یا به عبارت دیگر این جور جاها علم را یک نوع کمال انسانی میشود، قابل اجرا نیست.  دانسته بشود، ندانسته باشد که اجرا نمی

 بحث تنجیز و احتمال و احتمال منجز یا ...

یاد گفتیم بعد نیست توجه بشود. ما در عده یک نکته را انشاء الله بعد توضیح می یم؛  دهم. یک نکته را چون ز ای از متون عنوان علم دار

یضة؛ بعید نیست به طبق قضایا اینها موردش فرق بکند. به طورکلی اینطور؛ آن جاهایی که بعضی جاها علم شامل تقلید  مثلا طلب العلم فر

تقلید هم بشود. شما بروید دنبال وظیفهشود.  هم می یضة این ظاهرا شامل  العلم فر تان، آن آقا  بعضی ظاهرش در اجتهاد است. مثلا طلب 

العالم  یضه. بعید نیست مذاکرة  العلم فر یاد بگیرد، آن هم جزو طلب  به    49:16اجتهاد است این هم تقلید است. کسی برود رساله عملیه 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 30/10/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 17 صفحه                                                                                                                                                                               50 جلسه:

       ........................................................................ 

پنج نفر مقلد   تقلید هم بشود. دقت بکنید. چرا؟ چون اگر  قول مرحوم صدوق افضل من الدعاء در لیله قدر؛ آن مذاکره علم شاید شامل 

 کنند، ظاهرا مذاکره علم صدق بکند.خوانند معنا میاش را میاین آقا هستند، نشستند رساله

به معنای شاملی است که تقلید را هم می شود. این  پس دقت بکنید در بعضی جاها مثلا فضل العالم علی العابد، بعضی جاها آن علم 

 شود.علمی هم که در ما نحن فیه است همین قبیل است. در باب علم به احکام. شامل تقلید هم می

انظروا الی رجل منکم علم شیئا من قضائنا، یا قضایانا، ظاهرا علم در آنجا اجتهاد است. البته صاحب جواهر مرحوم محقق قمی  بله، 

تقلیدی علم نیست در واقع با یک تسامنی علم است. و لذا در حاکم در گفتند شامل تقلید هم می شود. اما خلاف ظاهر است. چون علم 

تقلید هم می یفی است دقت بکنید گاهی در تعابیر کلمه علم شامل  شود، لکن گاهی  قاضی باید مجتهد باشد. پس این خود این نکته ظر

 شود. اوقات با قرائن خاصه منحصر به اجتهاد است. دیگر شامل تقلید نمی

ین الطاهر  و صلی الله علی سیدنا محمد و آله 


